Svätý Otec František

Životný štýl odpúšťania 13.9.2020   -  Anjel Pána
V podobenstve o milosrdnom kráľovi nachádzame hneď dvakrát takúto prosbu: „Pozhovej mi a všetko ti vrátim“ Prvýkrát ju vyslovuje sluha, ktorý dlhuje svojmu pánovi desaťtisíc talentov, enormnú sumu, dnes by sme hovorili o niekoľkých miliónoch eur. Po druhýkrát prosbu zopakuje iný sluha toho istého pána. I on je dlžný, no nie pánovi, ale tomu prvému sluhovi, ktorý má voči pánovi obrovský dlh. Jeho dlžoba je však nepatrná, iba ako týždenný plat.

Centrom podobenstva je zhovievavosť, ktorú pán preukazuje sluhovi s tým väčším dlhom. Evanjelista podčiarkuje, že pán sa nad sluhom zľutoval. Nikdy nezabúdajme na tieto slová, ktoré patria samému Ježišovi: ‘zľutoval sa’. Pán sa nad sluhom zľutoval, odpustil mu veľmi veľkú dlžobu. Ale sluha sa hneď na to ukáže ako neľútostný voči svoju spolusluhovi, ktorý mu dlží skromnú sumu. Nepočúva ho, oborí sa na neho a nechá ho uvrhnúť do žalára, až kým mu nesplatí ten malý dlh. Keď sa Pán o tom dozvie, pobúrený si zavolá podlého sluhu a odsúdi ho.

V Božom prístupe je spravodlivosť preniknutá milosrdenstvom, zatiaľ čo postoj človeka sa obmedzuje na spravodlivosť. Ježiš nás vyzýva, aby sme sa odvážne otvorili sile odpustenia. Na Petrovu otázku, koľko krát má odpustiť bratovi, Ježiš odpovedá, že nie sedem ráz, ale sedemdesiatsedem ráz. V symbolickom jazyku Biblie to znamená, že máme odpúšťať neustále!

Koľkému utrpeniu, koľkej trýzni, koľkým vojnám by sa mohlo predísť, ak by odpustenie a milosrdenstvo boli štýlom nášho života! A to aj v rodinách. Je toľko rozdelených rodín, ktoré si nedokážu odpustiť, toľko bratov a sestier, ktorí v sebe nosia nenávisť. Je nevyhnutné uplatňovať milosrdnú lásku vo všetkých ľudských vzťahoch: medzi manželmi, rodičmi, deťmi, vo vnútri spoločenstva, v Cirkvi a tiež v spoločnosti a politike.

V Knihe Sirachovcovej je veta: „Pamätaj na svoj koniec a zanechaj nenávisť“ (Sir 28,6). Nádherná veta! Pamätaj na svoj koniec! Pamätaj na to, že budeš na márach... chceš si niesť nenávisť až tam? 

Odpúšťať nie je ľahké, v pokojnej chvíli si niekto povie: „Áno, tento mi všeličo porobil, no ja som tiež toho vykonal. Je lepšie odpustiť, aby sa mi odpustilo.“ Potom sa ale zášť vráti, ako otravná letná mucha, a krúži jednostaj dookola... Odpustiť nie je iba vec jedného okamihu, je to niečo sústavné proti tejto zášti, tejto nenávisti, ktorá sa vracia. Pamätajme na náš koniec, zanechajme nenávisť.

„A odpusť nám naše viny, ako i my odpúšťame svojim vinníkom“ (Mt 6,12). Tieto slová obsahujú rozhodujúcu pravdu. Nemôžeme sa dožadovať od Boha odpustenia, ak my sami neudelíme odpustenie svojmu blížnemu. Podmienkou je: pamätať na svoj koniec, na Božie odpustenie, a prestať s nenávisťou. Odožeň zášť, tú neodbytnú muchu, ktorá sa ustavične vracia späť. Ak sa nebudeme usilovať odpúšťať a milovať, ani nám sa nedostane odpustenia a lásky.

Dobrá politika je možná, je prejavom sociálnej lásky   9. 9. 2020  -  generálna audiencia
Kríza, ktorú prežívame v dôsledku pandémie, zasahuje všetkých; môžeme z nej vyjsť lepší, ak všetci spolu hľadáme spoločné dobro, v opačnom prípade vyjdeme horší. Žiaľ, sme svedkami toho, že vychádzajú najavo čiastkové záujmy. Niekto by si chcel privlastniť možné riešenia, ako v prípade vakcín, a potom ich predávať druhým. Niektorí využívajú situáciu, aby vyvolávali rozdelenie, aby hľadali ekonomické či politické výhody, vyvolávajúc či zvyšujúc konflikty. Iní sa jednoducho nezaujímajú o utrpenie druhých, prechádzajú povedľa a idú si svojou cestou. Sú to ctitelia Poncia Piláta, umývajú si nad tým ruky.

Kresťanská odpoveď na pandémiu a na následné spoločensko-ekonomické krízy sa zakladá na láske, predovšetkým na Božej láske, ktorá nás vždy predchádza. On nás miluje ako prvý, On nás vždy predchádza v láske i v riešeniach. Miluje nás bezpodmienečne, a keď túto Božiu lásku prijímame, potom môžeme odpovedať podobným spôsobom. Milujem nielen toho, kto mňa miluje: moju rodinu, mojich priateľov, moju skupinu, ale aj tých, ktorí ma nemilujú, milujem aj tých, ktorí ma nepoznajú, milujem aj tých, ktorí sú cudzinci, a aj tých, ktorí mi dávajú trpieť a ktorých pokladám za nepriateľov.

Najvyšším bodom svätosti je milovať nepriateľov, a nie je to ľahké. Je to umenie! Avšak umenie, ktorému sa dá naučiť a zdokonaľovať sa. Pravá láska, ktorá nás robí plodnými a slobodnými, je vždy expanzívna a inkluzívna. Táto láska lieči, uzdravuje a robí dobre. Mnohokrát nám viac urobí dobre jeden prejav nežnosti než mnoho argumentov, jedno gesto odpustenia, a nie mnoho argumentov na sebaobranu. Je to inkluzívna láska, ktorá uzdravuje.

Láska sa neobmedzuje na vzťahy medzi dvoma či troma osobami alebo na priateľov či na rodinu, ide ďalej. Zahŕňa občianske a politické vzťahy, vrátane vzťahu s prírodou. Pretože sme spoločenské a politické bytosti, jedným z najvyšších prejavov lásky je práve ten spoločenský a politický, ktorý je rozhodujúci pre ľudský rozvoj i pre to, aby sme mohli čeliť akémukoľvek druhu krízy.

Vieme, že láska robí plodnými rodiny i priateľstvá; no dobré je pamätať, že zúrodňuje aj spoločenské, kultúrne, ekonomické a politické vzťahy, umožňujúc nám budovať „civilizáciu lásky“, ako rád hovorieval sv. Pavol VI. a v jeho stopách sv. Ján Pavol II. Bez tejto inšpirácie prevláda kultúra egoizmu, kultúra ľahostajnosti, skartovania, čiže odpisovania toho, koho nemám v láske, toho, ktorého nedokážem milovať alebo tých, ktorí sú podľa môjho zdania pre spoločnosť neužitoční.

Dnes pri vstupe mi jeden manželský pár povedal: „Modlite sa za nás, lebo máme postihnutého syna“. Spýtal som sa ich: „Koľko má rokov? – Veľa. – A čo robíte? – Sprevádzame ho, pomáhame mu“. Celý život rodičov je pre toho postihnutého syna. Toto je láska. A nepriatelia, politickí protivníci, sa aj z nášho pohľadu zdajú byť politicky, spoločensky postihnutí, zdajú sa takí. Len Boh vie či takí sú, či nie. My ich však musíme milovať, musíme viesť dialóg, musíme budovať túto civilizáciu lásky, túto civilizáciu politickú, spoločenskú, civilizáciu jednoty celého ľudstva. To je všetko opakom vojen, rozdelení, závistí, aj vojen v rodine. Inkluzívna láska je spoločenská, rodinná, je politická... láska preniká všetko!

Koronavírus nám ukazuje, že skutočné dobro pre každého je dobrom spoločným a nie len individuálnym; a aj obrátene, spoločné dobro je skutočným dobrom pre jednotlivca. Ak niekto hľadá len vlastné dobro, je egoistom. Naopak, človek je viac ľudskou osobou, je šľachetnejší, keď vlastné dobro otvorí všetkým, podelí sa s ním. Zdravie, okrem toho, že je individuálne, je tiež verejným dobrom. Zdravá spoločnosť je tá, ktorá sa stará o zdravie všetkých.

Vírusu, ktorý nepozná bariéry, hranice či kultúrne a politické rozdiely, sa musí čeliť láskou bez bariér, hraníc či rozdielov. Táto láska môže generovať spoločenské štruktúry, ktoré nás povzbudzujú skôr k deleniu sa, než ku konkurovaniu, ktoré nám umožňujú začleňovať zraniteľnejších, a nie ich skartovať, a ktoré nám pomáhajú prejaviť to najlepšie z našej ľudskej nátury, a nie to najhoršie. 

Skutočná láska nepozná kultúru skartovania, nevie, čo to je. Veď keď milujeme a podnecujeme tvorivosť, keď podnecujeme dôveru a solidaritu, práve tam vychádzajú najavo konkrétne iniciatívy pre spoločné dobro. A toto platí tak na úrovni malých či veľkých komunít, ako aj na medzinárodnej úrovni. To, čo sa robí v rodine, čo sa robí v mestskej štvrti či v dedine, čo sa robí vo veľkomeste i na medzinárodnej úrovni je to isté: je to rovnaké semienko, ktoré vyrastá a prináša ovocie. Ak ty v rodine, v tvojej štvrti začneš so závisťou, s bojom, nakoniec z toho bude „vojna“. Naopak, ak začneš s láskou, deliť sa s láskou a odpustením, potom tam bude láska a odpustenie pre všetkých.

Naopak, ak riešenia na pandémiu prinášajú stopy egoizmu, či už osôb, podnikov alebo národov, azda sa dokážeme vymaniť z koronavírusu, no istotne nie z ľudskej a spoločenskej krízy, ktorú vírus zvýraznil a akcentoval. Takže, buďte pozorní, aby ste nebudovali na piesku! Aby sme budovali spoločnosť zdravú, inkluzívnu, spravodlivú a pokojamilovnú, musíme tak robiť na skale spoločného dobra. Všeobecné dobro je skalou. A toto je úloha nás všetkých, nielen nejakého špecialistu. 

Svätý Tomáš Akvinský hovoril, že podporovanie všeobecného dobra je povinnosťou spravodlivosti, ktorá zaväzuje každého občana. Každý občan je zodpovedný za spoločné dobro. A pre kresťanov je to aj misia. Ako učí sv. Ignác z Loyoly, zamerať naše každodenné snaženia na všeobecné dobro je spôsob ako prijímať a šíriť Božiu slávu.

Žiaľ, politika sa často neteší dobrej povesti, a vieme prečo. Toto neznamená, že všetci politici by boli zlí, nie, toto tým nechcem povedať. Hovorím len, že žiaľ, politika sa často neteší dobrej povesti. Netreba sa však vzdávať pred touto negatívnou víziou, ale skôr reagovať preukazujúc činmi, že dobrá politika je možná, ba povinná - taká, ktorá kladie do centra ľudskú osobu a spoločné dobro. 

Ak čítate dejiny ľudstva, nájdete mnoho svätých politikov, ktorí šli dobrou cestou. Dá sa to v tej miere, v akej každý občan a osobitným spôsobom ten, kto prijme spoločenské a politické záväzky a funkcie, zakorení svoje konanie v etických princípoch a vedie ho sociálna a politická láska. Kresťania, zvlášť laickí veriaci, sú povolaní vydávať o tomto dobré svedectvo, a môžu tak robiť vďaka cnosti lásky k blížnemu, pestujúc jej vnútorný sociálny rozmer.

Je tu teda čas, aby sme dali vzrásť našej sociálnej láske, s prispením všetkých, počnúc našou maličkosťou. Všeobecné dobro si vyžaduje účasť všetkých. Ak doň každý z nás prispeje svojím dielom a ak nikto nebude ponechaný mimo, budeme môcť obnoviť dobré vzťahy na komunitnej, národnej i medzinárodnej úrovni a aj v harmónii so životným prostredím. Takto sa v našich činoch, aj tých najskromnejších, zviditeľní niečo z Božieho obrazu, ktorý v sebe nosíme.

Boh je Trojica, Boh je láska. Toto je tá najkrajšia definícia Boha v Biblii. Dáva nám ju apoštol Ján, ktorý tak veľmi miloval Ježiša: Boh je láska. S jeho pomocou môžeme uzdraviť svet pracujúc všetci spoločne pre všeobecné dobro. Nielen pre moje vlastné dobro, ale pre spoločné dobro všetkých.

Chce to návrat ku vzťahom, ktoré sa žijú, nie konzumujú  6. 9. 2020 - ekonómom
V súčasnom stave krízy je v ekonómii nevyhnutná nová ekologická konverzia. Žiada sa tiež kreatívnosť, aby sa ekonómia  stala výrazom starostlivosti, ktorá nevylučuje, ale začleňuje, neumŕtvuje, ale oživuje, neobetuje dôstojnosť človeka bôžikom peňazí, neplodí násilie a nerovnosť, nepoužíva peniaze, aby dominovala, ale aby slúžila. Netreba sa podvoliť zrýchľovaniu času a technologických procesov, ale usilovať sa o návrat ku vzťahom ako niečomu, čo sa žije, a nie konzumuje.

Zo skúsenosti pandémie sa všetci učíme, že nikto sa nezachráni sám. Na všeobecnej kultúrnej úrovni nás táto skúška naučila mnoho ďalších vecí. Ukázala nám totiž veľkosť vedy, ale aj jej limity; uviedla do krízy rebríček hodnôt, ktorý kladie na vrchol peniaze a moc; znovu nám predložila námahy a radosti spojené so vzťahmi - tým, že museli zostať doma pospolu rodičia a deti, mladí a starí ľudia; prinútila nás zaobísť sa bez zbytočností a ísť k podstate. 

Kríza, spojená s koronou, otriasla krehkými motiváciami, ktoré podopierali istý model rozvoja. Zoči-voči budúcnosti, ktorá sa javí ako neistá a ťažká, predovšetkým na spoločenskej a ekonomickej úrovni, sme pozvaní prežívať prítomnosť rozlišujúc to, čo pretrvá od toho, čo je prechodné; to, čo je nevyhnutné, od toho, čo takým nie je.

V tejto situácii je ekonómia, v jej humanistickom zmysle ako „zákon domu sveta“, privilegovaným poľom pre jej úzku spätosť so skutočnými a konkrétnymi situáciami každého muža i ženy. Môže sa stať výrazom „starostlivosti“, ktorá nevylučuje, ale začleňuje, neumŕtvuje, ale oživuje, neobetuje dôstojnosť človeka bôžikom peňazí, neplodí násilie a nerovnosť, nepoužíva peniaze, aby dominovala, ale aby slúžila. Autentický zisk (profit) v skutočnosti pozostáva v takom bohatstve, ku ktorému majú prístup všetci. 

V tragédii, ktorá ešte sužuje celé ľudstvo, nestačili ani veda a technika. Rozhodujúcim prvkom bola prekypujúca veľkodušnosť a odvaha, preukázané množstvom ľudí. Toto nás podnecuje vyjsť z technokratickej paradigmy chápanej ako jediný a prevládajúci prístup k problémom. Z paradigmy poznamenanej logikou nadvlády nad vecami. Tvárou v tvár prírode, a o to viac ľuďom, je nevyhnutná zmena mentality, ktorá by rozšírila pohľad a zorientovala techniku, dávajúc ju do služby inému modelu rozvoja – zdravšiemu, ľudskejšiemu, sociálnejšiemu a integrálnejšiemu.

Je tu čas na rozlišovanie vo svetle princípov etiky a všeobecného dobra, v záujme reštartu, po ktorom všetci túžime. Svätý Ignác z Loyoly, zakladateľ Spoločnosti Ježišovej, často používa tento termín vo svojich písomnostiach, inšpirujúc sa veľkou tradíciou biblickej múdrosti a predovšetkým slovami Ježiša Nazaretského. Kristus pozýval svojich poslucháčov a dnes nás všetkých, aby sme sa nezastavovali pri vonkajšej podobe fenoménov, ale múdro rozlišovali znamenia čias. K tomuto cieľu treba zvážiť dva komponenty: obrátenie a kreatívnosť.

Na jednej strane ide o to, aby sme žili ekologickú konverziu, aby sme mohli spomaliť neľudský rytmus konzumu a produkcie, aby sme sa naučili rozumieť prírode a kontemplovať ju, opäť sa spojili s naším reálnym životným prostredím. Treba sa sústrediť na ekologickú konverziu našej ekonómie, nie podvolením sa zrýchľovaniu času, ľudských a technologických procesov, ale návratom ku vzťahom ako niečomu, čo sa žije, a nie konzumuje.

Na druhej strane sme povolaní byť tvoriví ako remeselníci stvárňujúc nové a originálne cesty k spoločnému dobru. A kreatívnymi môžeme byť jedine ak sme schopní prijať vanutie Ducha, ktorý nás podnecuje odvážiť sa k zrelým a novým rozhodnutiam, častokrát nebojácnym, stávajúc sa mužmi a ženami, ktorí sú interpretmi integrálneho ľudského rozvoja, ku ktorému ašpirujeme. Práve kreativita lásky môže dať nanovo zmysel prítomnosti, aby sme ju otvorili pre lepšiu budúcnosť.

Nech sa nám bratské napomínanie stane zdravým návykom  6. 9. 2020
Pre docielenie nápravy u brata, ktorý pochybil, Ježiš navrhuje pedagogiku znovuzískania. Ježišova pedagogika je vždy pedagogikou znovuzískania; on sa vždy snaží človeka znovuzískať, zachrániť ho. A táto pedagogika znovuzískania je vyjadrená na tri časti.

Najprv sa hovorí: „Choď a napomeň ho medzi štyrmi očami“, čo znamená nevykričať jeho hriechy na ulici. Ide o to, ísť za bratom uvážlivo, nie aby sme ho odsúdili, ale aby sme mu pomohli uvedomiť si, čo vykonal. Veľakrát sme už isto zažili takúto skúsenosť: niekto prišiel a povedal nám: „Počuj, v tomto si spravil chybu. Mal by si sa v tejto veci trochu zmeniť.“ Možno sa zo začiatku aj nahneváme, ale potom sme vďační, lebo ide o gesto bratskej lásky, spoločenstva, pomoci, znovuzískania.

Nie je ale ľahké toto Ježišovo učenie uskutočňovať v praxi, a to z rôznych dôvodov. Je tu obava, že by brat alebo sestra na to mohli zle zareagovať; niekedy nám môže chýbať dostatočne dôverný vzťah s ním či s ňou... a iné dôvody. Avšak zakaždým, keď sme takto urobili, pocítili sme, že práve toto bola Pánova cesta.

Aj napriek mojim dobrým úmyslom sa môže stať, že prvý pokus o napomenutie brata nevyjde. V takom prípade je dobré nevzdať sa a nepovedať: „Nuž tak si poraď sám, ja si nad tým umývam ruky“. Nie, toto nie je kresťanské. Nemáme sa vzdať, ale obrátiť sa o pomoc na niektorého iného brata či sestru. Ježiš hovorí: priber si ešte jedného alebo dvoch, aby bola každá výpoveď potvrdená ústami dvoch alebo troch svedkov. Toto je predpis židovského Zákona. I keď by sa toto pravidlo mohlo javiť ako namierené proti obžalovanému, v skutočnosti slúžilo na jeho ochranu pred falošnými žalobcami. 

Ježiš pri napomínaní brata ide ešte ďalej: dvaja svedkovia nie sú potrební kvôli obžalobe a odsúdeniu, ale kvôli pomoci. „Nuž dohodnime sa, ty a ja, poďme si s ním (s ňou) pohovoriť, lebo sa mýli, lebo nerobí dobre. Poďme si bratsky s ním pohovoriť.“ Toto je prístup znovuzískania, ktorý od nás chce Ježiš. Ježiš ale počíta i s tým, že i tento druhý prístup so svedkami môže skončiť nezdarom, na rozdiel od židovského Zákona, podľa ktorého svedectvo dvoch či troch postačovalo na odsúdenie.

Ani láska dvoch či troch bratov nemusí stačiť, keď je dotyčný brat či sestra tvrdohlavý. V takomto prípade – ako dodáva Ježiš – „povedz to spoločenstvu“, teda cirkvi. V niektorých situáciách treba zapojiť celé spoločenstvo. Sú veci, ktoré nemôžu nechať ostatných bratov a sestry ľahostajných: je potrebná väčšia láska na znovuzískanie brata či sestry.

Niekedy však ani toto nemusí stačiť. Ježiš hovorí: „A keby ani cirkev nechcel poslúchnuť, nech ti je ako pohan a mýtnik“. Tento výrok, zdanlivo taký pohŕdavý, však v skutočnosti pozýva odovzdať brata do Božích rúk: iba Otec môže prejaviť lásku, ktorá je väčšia než láska všetkých bratov a sestier dohromady.

Toto Ježišovo ponaučenie nám veľmi pomáha, lebo keď vidíme chybu, nedostatok, pošmyknutie sa u nejakého brata či sestry, obyčajne to prvé čo urobíme je ísť to vyrozprávať ostatným, klebetiť. Ale klebety uzatvárajú srdce voči spoločenstvu, ničia jednotu Cirkvi.

Veľkým klebetníkom je diabol, ktorý ustavične roznáša zlé veci o druhých, lebo on sám je klamár, ktorý sa snaží vniesť nejednotu do Cirkvi, vzdialiť bratov medzi sebou, aby netvorili spoločenstvo. Prosím vás, bratia a sestry, usilujme sa nerobiť klebety. Klebetenie je nákaza horšia než kovid! Pousilujme sa: žiadne klebetenie.

Je to Ježišova láska, ktorý sa ujímal mýtnikov a pohanov, vyvolávajúc pohoršenie u konformistov tej doby. Nejde tu teda o neodvolateľné odsúdenie, ale o uznanie si, že niekedy naše ľudské pokusy môžu zlyhať, a že iba postavenie sa pred Boha môže bratovi či sestre pomôcť vstúpiť si do svedomia a uvedomiť si zodpovednosť za svoje činy. Ak vec nefunguje, je potrebné ticho a modlitba za brata či sestru, ktorí schybili, ale nikdy nie klebety.

Nech nám Panna Mária pomáha, aby sa nám bratské napomínanie stalo zdravým návykom, aby v našich spoločenstvách mohli vždy povstávať nové bratské vzťahy, založené na vzájomnom odpustení a najmä na nezdolnej sile Božieho milosrdenstva.

Solidarita a cnosť viery - 5. katechéza z cyklu „Uzdraviť svet“   2. 9. 2020
Súčasná pandémia zvýraznila našu vzájomnú závislosť: všetci sme prepojení jedni s druhými, ako v zlom, tak aj v dobrom. Preto, aby sme z tejto krízy vyšli lepší, musíme tak urobiť spoločne, nie sami. Spolu, nie osamotene, pretože to sa nedá! Buď to spravíme spoločne, alebo neurobíme nič. Musíme tak urobiť všetci spoločne, v solidarite. Toto slovo by som dnes chcel zdôrazniť: solidarita.

Ako ľudská rodina máme spoločný pôvod v Bohu; obývame spoločný dom, planétu ako záhradu, zem, na ktorú nás Boh postavil; a máme spoločný cieľ v Kristovi. Keď však na toto všetko zabudneme, naša vzájomná závislosť sa stáva závislosťou niektorých od tých druhých - strácame túto harmóniu vzájomnej závislosti a solidarity - zväčšujúc nerovnosť a vysúvanie na okraj. Oslabuje sa sociálna štruktúra a poškodzuje sa životné prostredie. Je to vždy ten istý spôsob konania.

Princíp solidarity je dnes viac než kedykoľvek nevyhnutný. Vo vzájomne prepojenom svete zakúšame, čo znamená žiť v jednej „globálnej dedine“. Je to pekné vyjadrenie: veľký svet nie je nič iné, než jedna globálna dedina, pretože všetko je vzájomne prepojené. Avšak nie vždy premieňame túto vzájomnú závislosť na solidaritu. Je tu dlhá cesta medzi vzájomnou závislosťou a solidárnosťou. Egoizmy – individuálne, národné i tie zo strany mocenských skupín – a ideologické strnulosti naopak živia štruktúry hriechu.

Slovo „solidarita“ sa akoby častým používaním opotrebovalo a niekedy býva nesprávne interpretované: znamená totiž omnoho viac než len občasný prejav štedrosti. Vyžaduje si novú mentalitu, ktorá dokáže premýšľať v termínoch spoločenstva a uprednostňovať životy všetkých pred privlastňovaním dobier zo strany len niektorých. Toto znamená solidarita. Nie je to len otázka pomáhania druhým, čo je samo osebe dobré, no tu ide o viac: ide o spravodlivosť. Aby vzájomná závislosť bola solidárnou a prinášala ovocie, potrebuje silné korene v človečenstve a v prírode stvorenej Bohom, potrebuje úctu k tváram a k zemi.

Biblia nás už od začiatku varuje. Pomyslime na príbeh o Babylonskej veži, ktorý opisuje, čo sa stane, keď sa snažíme dosiahnuť k nebu – našej méte – ignorujúc naše puto s ľudstvom, so stvorenstvom a so Stvoriteľom. Je na to jeden výraz. Deje sa to zakaždým, keď sa niekto chce šplhať, vyšplhať sa nahor bez toho, aby bral do úvahy ostatných: „Ja sám!“ Pomyslime na tú vežu. 

Budujeme veže a mrakodrapy, no ničíme spoločenstvo. Unifikujeme stavby a jazyky, no umŕtvujeme kultúrne bohatstvo. Chceme byť pánmi Zeme, no ničíme biodiverzitu a ekologickú rovnováhu. Rozprával som vám pri niektorej z predošlých audiencií o rybároch zo San Benedetto del Tronto, ktorí prišli tento rok a povedali mi: „Vylovili sme z mora 24 ton odpadkov, z ktorých polovica boli plasty“. Len pomyslite! Títo majú zmysel pre lov rýb – to áno –, ale aj pre odstraňovanie odpadkov, aby vyčistili more. Toto znečisťovanie je ničením zeme, bez solidárnosti so zemou, ktorá je dar, a s ekologickou rovnováhou.

Jeden stredoveký príbeh opisuje „Babylonský syndróm“, ktorý nastáva, keď niet solidarity. Ak pri stavaní veže spadol nejaký muž a zahynul, nikto to nekomentoval. Ak spadla tehla, všetci bedákali. A ak to niekto zavinil, bol potrestaný! Prečo? Pretože výroba tehly bola nákladná, jej príprava, vypálenie. Jedna tehla sa cenila viac než ľudský život. Žiaľ, aj dnes sa môže stávať niečo podobné. Padá nejaká kvóta na finančnom trhu a správa o tom je vo všetkých agentúrach. Padajú však tisícky ľudí v dôsledku hladu a biedy, a nikto o tom nehovorí.

Diametrálnym protikladom Babylonu sú Turíce. Duch Svätý zostupujúc zhora ako vietor a plameň, zachvacuje komunitu uzavretú vo Večeradle, vlieva jej Božiu silu, podnecuje ju, aby vyšla von a všetkým ohlasovala Pána Ježiša. Duch tvorí jednotu v rozličnosti, vytvára harmóniu. V príbehu o Babylonskej veži nebola harmónia; bolo tam hnanie sa za ziskom. Tam bol človek len nástroj, pracovná sila, no v prípade Turíc je každý z nás nástrojom, avšak nástrojom komunitným, ktorý sa celým svojím bytím podieľa na budovaní spoločenstva. 

Turícami sa Boh sprítomňuje a inšpiruje vieru spoločenstva zjednoteného v rozličnosti a v solidarite. Rozličnosť a solidarita zjednotené v harmónii – toto je cesta. Solidárna rozličnosť má v sebe „protilátky“ na to, aby jedinečnosť každého – ktorá je unikátnym a neopakovateľným darom – neochorela na individualizmus, na egoizmus. Solidárna rozličnosť má aj protilátky na uzdravenie spoločenských štruktúr a procesov, ktoré zdegenerovali na systémy nespravodlivosti, na systémy útlaku.

Solidarita je dnes cestou, ktorou sa treba uberať smerom k post-pandémiovému svetu, smerom k uzdraveniu našich medziľudských a spoločenských chorôb. Niet inej cesty. Buď pôjdeme vpred cestou solidarity, alebo sa veci zhoršia. Chcem to zopakovať: z krízy nevyjdeme rovnakí ako predtým. Pandémia je krízou. Z krízy vyjdeme buď lepší, alebo horší. Musíme si vybrať. A solidarita je práve cestou k tomu, aby sme z krízy vyšli lepší, nie s povrchnými zmenami, s akýmsi ľahkým povrchovým náterom a všetko je v poriadku. Nie. Lepší!

Uprostred krízy nám solidarita vedená vierou umožňuje pretaviť Božiu lásku do našej globalizovanej kultúry, nie však budovaním veží či múrov, ktoré rozdeľujú, no potom sa rúcajú – a koľko múrov sa dnes buduje –, ale utkávaním spoločenstva a podporovaním procesov skutočne ľudského a solídneho rastu. A k tomuto pomáha solidarita. Položím jednu otázku: Myslím na potreby ostatných? Každý nech si odpovie vo svojom srdci.

Uprostred kríz a búrok, Pán nám kladie otázku a pozýva nás prebudiť a aktivovať túto solidaritu schopnú dodať pevnosť, oporu a zmysel v týchto hodinách, keď sa zdá, že sa všetko potápa. Nech nás kreativita Ducha Svätého povzbudzuje k vytváraniu nových foriem rodinnej pohostinnosti, plodného bratstva a univerzálnej solidarity. Ďakujem.

Jubileum Zeme  1. 9. 2020  -  posolstvo k Svetovému dňu modlitieb za stvorenstvo
1. Čas na pamätanie
Jubileum je časom milosti, aby sme pamätali na pôvodné povolanie stvorenstva byť a prekvitať ako spoločenstvo lásky. Existujeme len skrze vzťahy: s Bohom stvoriteľom, s bratmi a sestrami ako členmi jednej spoločnej rodiny, a so všetkými stvoreniami, ktoré obývajú samotný náš dom. 

2. Čas na návrat
Jubileum je časom návratu k Bohu, nášmu milujúcemu stvoriteľovi. Nemožno žiť v harmónii so stvorenstvom bez toho, aby sme boli v pokoji so Stvoriteľom, zdrojom a pôvodcom všetkých vecí. Jubileum je zároveň časom, v ktorom máme myslieť na druhých, osobitne na chudobných a tých najzraniteľnejších, má byť časom oslobodenia všetkých obetí moderného otroctva, ale aj časom načúvania tlkotu srdca zeme a tvorstva.

3. Čas na oddych
Počas Jubilea bol Boží ľud pozvaný oddychovať od bežných prác a zároveň vďaka  zníženej spotrebe dovoliť zemi, aby sa regenerovala a dala do poriadku. Dnes je treba nájsť vyvážené a udržateľné štýly života, ktoré by Zemi prinavrátili odpočinok, ktorý si zaslúži, spôsoby obživy postačujúce pre všetkých, bez ničenia ekosystémov, ktoré nás udržiavajú.

Súčasná pandémia nás istým spôsobom prinútila znovuobjaviť jednoduchšie a udržateľnejšie štýly života. Pandémia nás priviedla na rázcestie. Musíme využiť tento rozhodujúci moment, aby sme urobili koniec povrchným a deštruktívnym činnostiam a zámerom a pestovali hodnoty, vzťahy a plány, ktoré plodia život. Musíme preveriť naše návyky pri využívaní energie, pri spotrebe, doprave a stravovaní. Musíme z našich ekonomík odstraňovať nepodstatné a škodlivé aspekty a oživovať osožné formy obchodu, výroby a prepravy. 

4. Čas na nápravu
Jubileum je časom na nápravu pôvodnej harmónie stvorenstva a na uzdravenie naštrbených medziľudských vzťahov. Pozýva nás obnoviť spoločenské vzťahy rovnosti, prinavracajúc každému jeho slobodu a vlastníctvo a odpúšťajúc dlhy iných. Je to čas nápravnej spravodlivosti. V tomto zmysle obnovujem môj apel, aby sa zrušil dlh tých najzraniteľnejších krajín, vzhľadom na závažné dopady zdravotných, sociálnych a ekonomických kríz, ktorým musia čeliť následkom COVIDu-19.

5. Čas na radosť
V biblickej tradícii Jubileum predstavuje radostnú udalosť, ktorá sa začína za zvukov trúby znejúcej po celej zemi. Aj keď volanie chudobných je v posledných rokoch oveľa hlučnejšie, existuje mnoho dôvodov na radosť. Sú nimi postupná mobilizácia ľudí na ochranu stvorenstva, osobitne z radov mladých, domorodcov a ľudí na perifériách. Rovnako i veriaci sa aktivizujú za spravodlivejší, pokojnejší a udržateľnejší svet a v jednotlivých komunitách je na pláne mnoho aktivít v prospech integrálnej ekológie, spojených s piatym výročím encykliky Laudato si´.

Drancovanie prírodných zdrojov a ekologický dlh   1. 9. 2020
Vyšťavujeme zdroje planéty. Žmýkame ich akoby to bol nejaký pomaranč. Krajiny a podniky Severu sa obohatili vykorisťovaním prírodných zdrojov Juhu, vytvárajúc tak „ekologický dlh“. Kto tento dlh zaplatí? Okrem toho, ekologický dlh sa zvyšuje, keď nadnárodné spoločnosti robia mimo svojich krajín to, čo by im doma nedovolili. To je rozhorčujúce. Dnes - nie zajtra, ale dnes sa musíme zodpovedne ujať starostlivosti o stvorenstvo. Modlime sa, aby zdroje planéty neboli drancované, ale zdieľané rovným a úctivým spôsobom.

Medzi príčiny tohto stavu patrí nárast koncentrácie podnikateľskej moci v potravinovej výrobe, klimatická kríza a nespravodlivý prístup k prírodným zdrojom, čo sa odráža na schopnosti ľudí dopestovať a nakúpiť si obživu. Táto situácia zvlášť postihuje ženy, ktoré pracujú v poľnohospodárstve viac než v akomkoľvek inom sektore a produkujú väčšinu potravín sveta.

Pokiaľ ide o ťažobné spoločnosti, report OSN poukazuje, že tieto sú mimoriadnou výzvou tak pre zraniteľné štáty, ako aj pre rozvojové krajiny. Vykorisťovanie neobnoviteľných prírodných zdrojov, vrátene ropy, zemného plynu, nerastov a dreva, je častokrát jednou z hlavných príčin násilných konfliktov v rôznych častiach sveta.

***

